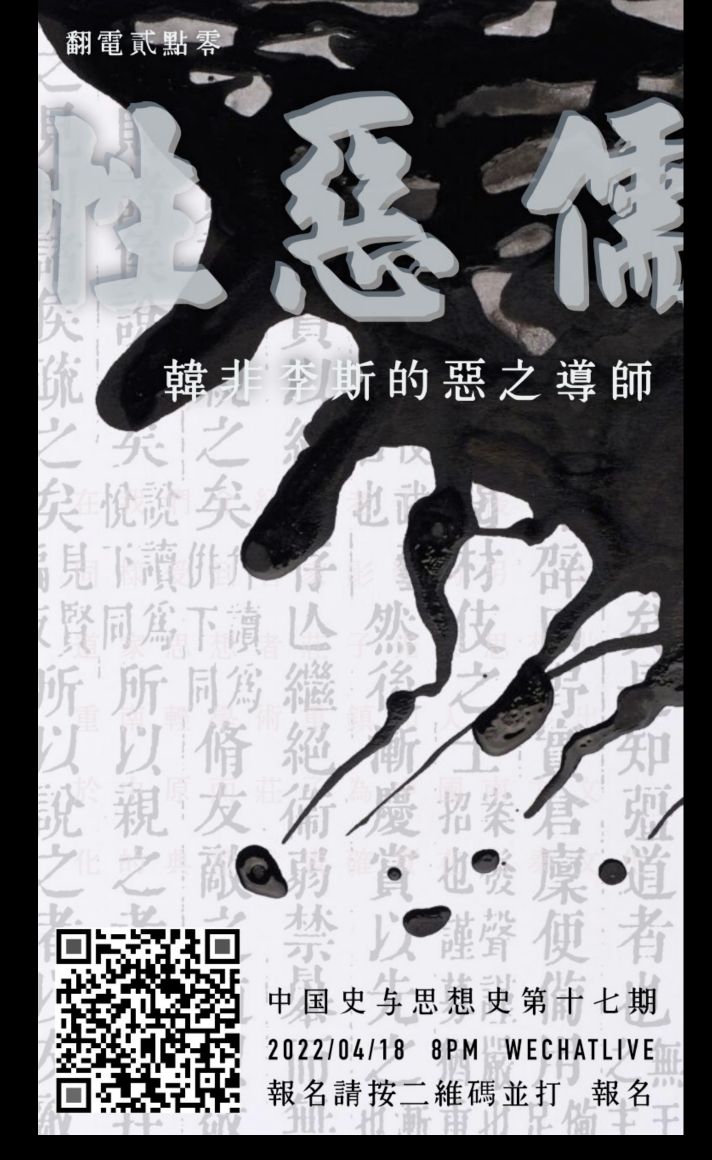
# 訓轉



#### CHAPTER3 我们何以不同

基础问题意识:在现代化进程中,我们再次扎入"中国特殊论"。当然作为一个 延续至今的古典文明,特殊是一定的,但这个特殊性到底是什么呢?

#### EPISODE17 通往奴役之路

基础问题:荀子,在思想史上并不是一个光辉的名字,但外儒内法这样一个看似矛盾之物,却是在他手上成为可能,理解荀子,就是理解我们的文明内核。

#### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说 / 5 性经验史 / 6 理想国 / 7 精神现象学 / 8 存在与时间

# 荀学

#### 中国历史的潜流

"二千年来之政,秦政也,皆大盗也;二千年来之学,荀学也,皆乡愿也。惟大盗利用乡愿,惟乡愿工媚大盗"——谭嗣同《仁学》

在孟子于唐宋之际被重新发掘之前, 儒学就是荀学:

"汉诸儒未兴,中更战国、暴秦之乱,六艺之传赖以不绝者, 荀卿也。"——汪中(清)

"自汉以后,名虽为昌明孔学,实则所传者,仅荀学一派而已。"——梁启超

孟子是作为荀学的挑战着和儒学转向被引入的

# 粗浅理解孔孟与荀子之道

#### 一个企业的比喻

孔孟:企业需要负责的人,大家都对其他人负责担待,能够在工作中礼让,靠自主自觉,就可以良好地运转

韩非子:所有所谓手段,都是逼迫或变相的逼迫,谁有权力,谁 就可以逼迫他人,不过就是研究更好的逼迫手段

荀子:教育很重要,其实KPI也是一种教育手段,企业应该严格执 行一个KPI制度,这就会引导人们成为一个更负责的人

> 是不是还挺有道理的 尤其是一个前提(大多数人之不自觉的)

> > 荀子:从好的方向说 兼顾实用与儒家道德关怀 从坏的方向说 为糟糕的治理方式找到了合法性

# "小人儒"是理解荀子的好开始

孔子后儒的分流

孔子——曾子——子思——孟子(思孟学派) 孔子——子夏——子弓——荀子

正其衣冠,齐其颜色,嗛然而终日不言,是子夏氏之贱儒也。—— 荀子《非十二子》

今夫仁人也,将何务哉?上则法舜、禹之制,下则法仲尼、子弓之 义,以务息十二子之说。——荀子《非十二子》

荀子与子夏的大相似之处:

1 好谈小人

2"学而优则仕"

3 非常强调"经典"学习

4 强调以纪律约束人

5 强调权威威严的作用

子贡问:"师与商也孰贤?"子曰:"师也过,商也不及。"曰:"然

则师愈与?"子曰:"过犹不及。"——《论语·先进》

# 与孟子相比, 荀子时代已经完全不同

荀子面临截然不同的情势

魏国强权的未尾 田氏代齐 (前386) 元前 372年 商鞅车裂 (前338) 张仪连横 (前328) 元前 秦灭蜀 荀子生 316年 (前316) 荀子在齐国 <sup>(前310)</sup> 楚国衰落 元前 289年 齐国衰落 秦攻入楚都 长平之战 (前278) (前260) 秦灭周 子出任楚国 (前256) 秦始皇掌权 秦统一天下 (前237) 元前 秦灭韩 荀子卒 235年 (前230) 秦灭赵 (前228)

孟子:魏国、齐国

荀子、齐国、楚国

作为儒家的荀子

荀子的自我认知是儒家

# 《非十二子》篇

#### 荀子对于他当时思想的综合评价

#### 它器、魏牟(不详)

陈仲、史蝤(纵情性,安恣睢,禽兽行,不足以合文通治) 墨翟、宋钘(忍情性,綦谿利跂,苟以分异人为高,不足以合大众、明大 分)

纵欲的不好 / 禁欲的不好(要有法)

慎到、田骈(尚法而无法,下修而好作,上则取听于上,下则取从于俗,终 日言成文典,反察之,则倜然无所归宿,不可以经国定分)

惠施、邓析(不法先王,不是礼义,而好治怪说,玩琦辞,甚察而不惠,辩而无用,多事而寡功,不可以为治纲纪)

立法者不好 / 辨析言语者不好 (要法先王)

#### 子思、孟轲

略法先王而不知其统,犹然而材剧志大,闻见杂博。案往旧造说,谓之五行, 甚僻违而无类,幽隐而无说,闭约而无解,案饰其辞而祗敬之曰:"此真先君 子之言也。"子思唱之,孟轲和之,世俗之沟犹瞀儒,嚯嚯然不知其所非也, 遂受而传之,以为仲尼、子游为兹厚于后世,是则子思、孟轲之罪也。

> 我是真·法先王 崇古上溯三代,确实是儒家

# 荀子继承了儒家的现实主义

与墨家、道家不同, 儒家现实

雩而雨,何也?曰:无何也,犹不雩而雨也。日月食而救之②,天 旱而雩,卜筮然后决大事,非以为得求也,以文之也。故君子以为 文,而百姓以为神。以为文则吉,以为神则凶也。——《天论》

星队、木鸣,国人皆恐,曰:是何也?曰:无何也,是天地之变,阴阳之化,物之罕至者也,怪之可也,而畏之非也。夫日月之有蚀,风雨之不时,怪星之党见,是无世而不常有之。上明而政平,则是虽并世起,无伤也;上暗而政险,则是虽无一至者,无益也。夫星之队,木之鸣,是天地之变,阴阳之化,物之罕至者也,怪之可也,而畏之非也。——《天论》

与黄老道家针锋相对、自然之道与人之道相同 自然之道与人之道截然二分 (这里很值得揣摩的是董仲舒为何引入天人感应,儒家是去魅先 锋,为何在汉代主动覆魅?)

# 荀子的"道"观

道观,也是知识观

道家、墨家 自然之道 / 人之道在自然中有一个位置和方向 (禁欲主义 / 纵欲主义 / 欲的相争) (伊比鸠鲁学派 / 斯多噶学派 / 休谟 / 社会达尔文)

> 人的区分与知识重要 法家 研究出一个适合现在情况的区分

名家 区分与知识首先需要进行语言考察

> 孔子 正名,名正言顺

孟子 名已经瓦解,名背后的是责任

荀子: 名非常重要! 我才是真正的正名者, 真·效法先王

# 荀子法先王非常在意"仁"

#### 这一点上其实他和孟子没有区别

李斯问孙卿子曰:"秦四世有胜,兵强海内,威行诸侯,非以仁义为之也,以便从事而已。"

孙卿子曰:"非女所知也。女所谓便者,不便之便也;吾所谓仁义者,大便之便也。彼仁义者,所以修政者也,政修则民亲其上, 乐其君,而轻为之死。故曰:'凡在于军,将率末事也。'秦四世有 胜,然常恐天下之一合而轧己也,此所谓末世之兵,未有本统 也。故汤之放桀也,非其逐之鸣条之时也;武王之诛纣也,非以 甲子之朝而后胜之也。皆前行素修也,此所谓仁义之兵也。今女 不求之于本而索之于末,此世之所以乱也。——《议兵》

观国之强弱贫富有征:上不隆礼则兵弱,上不爱民则兵弱,已诺不信则兵弱,庆赏不渐则兵弱,将率不能则兵弱。上好功则国贫,上好利则国贫,士大夫众则国贫,工商众则国贫,无制数度量则国贫。下贫则上贫,下富则上富。故田野县鄙者,财之本也;垣窌仓廪者,财之末也。百姓时和、事业得叙者,货之源也;等赋府库者,货之流也。故明主必谨养其和,节其流,开其源,而时斟酌焉,潢然使天下必有馀而上不忧不足。——《富国》

# 所以荀子和孟子到底有啥不同?

所谓"集大成者"

荀子自觉:真正的原教旨主义儒家

他在意现实,也遵从"仁"的根本道理

荀子放弃"名家":因此什么是"仁"? 仁与儒家,不过是"合法性" (以民为本)

复习一下:什么是真儒家(孔孟的相似之处)

孔子: 仁是礼, 是亲族人际秩序交往复制(情感亲疏最重要)

孟子:仁是义,是亲族人际秩序责任复制(责任是非最重要)

荀子: 仁是利, 是亲族人际秩序结果复制(秩序结果最重要)

荀子的"集大成"

荀子发明出来的可怕东西

# 秩序结果的同语反复

#### 荀子的"无聊"

#### 荀子谈"义"

凡奸人之所以起者,以上之不贵义,不敬义也。夫义者,所以限禁人之为恶与奸者也。今上不贵义,不敬义,如是,则下之人百姓皆有弃义之志,而有趋奸之心矣,此奸人之所以起也。且上者,下之师也,夫下之和上,譬之犹响之应声,影之像形也。故为人上者不可不顺也。夫义者,内节于人而外节于万物者也,上安于主而下调于民者也。内外上下节者,义之情也。然则凡为天下之要,义为本而信次之。古者禹、汤本义务信而天下治,桀、纣弃义倍信而天下乱,故为人上者必将慎礼义、务忠信然后可。此君人者之大本也。——《强国》

#### 荀子谈"教"

以善先人者谓之教,以善和人者谓之顺;以不善先人者谓之谄,以不善和人者谓之谀。是是、非非谓之知,非是、是非谓之愚。伤良曰谗,害良曰贼。是谓是、非谓非曰直。窃货曰盗,匿行曰诈,易言曰诞。趣舍无定谓之无常,保利弃义谓之至贼。多闻曰博,少闻曰浅;多见曰闲,少见曰陋。难进曰偍,易忘曰漏。少而理曰治,多而乱曰秏。——《修身》

和我们今天一样,荀子学说充满了各种"绝对正确"的同语反复 各种真理性的废话

### 荀子为何念叨这些?

荀子怎么知道什么是"道义"?如何才有道义呢?

农精于田而不可以为田师, 贾精于市而不可以为贾师, 工精于器而不可以为器师。有人也, 不能此三技而可使治三官, 曰:精于道者也, 精于物者也。精于物者以物物, 精于道者兼物物。故君子壹于道而以赞稽物。壹于道则正, 以赞稽物则察, 以正志行察论, 则万物官矣。——《解蔽》

万物为道一偏,一物为万物一偏,愚者为一物一偏,而自以为知道,无知也。慎子有见于后,无见于先;老子有见于诎,无见于信;墨子有见于齐,无见于畸;宋子有见于少,无见于多。有后而无先,则群众无门;有诎而无信,则贵贱不分;有齐而无畸,则政令不施;有少而无多,则群众不化。《书》曰:"无有作好,遵王之道;无有作恶,遵王之路。"此之谓也。——《天论》

百王之无变,足以为道贯。一废一起,应之以贯,理贯不乱。不知贯,不知应变,贯之大体未尝亡也。乱生其差,治尽其详。故道之所善,中则可从,畸则不可为,匿则大惑。水行者表深,表不明则陷;治民者表道,表不明则乱。礼者,表也。非礼,昏世也;昏世,大乱也。故道无不明,外内异表,隐显有常,民陷乃去。——《天论》

荀子在稷下学宫的经历 让他引入了黄老道学中的"道"的概念

# 仁义在孔孟是实践性、经验性的

在荀子哲学, 仁义是"知识性"的

终于,学的过程,从孟子的"实践智慧"(情境理)不断分辨 成为了一些特别没劲的东西

人何以知道?曰:心。心何以知?曰:虚壹而静。心未尝不臧也,然而有所谓虚;心未尝不满也,然而有所谓一;心未尝不动也,然而有所谓静。人生而有知,知而有志。志也者,臧也,然而有所谓虚,不以所已臧害所将受谓之虚。心生而有知,知而有异,异也者,同时兼知之。同时兼知之,两也,然而有所谓一,不以夫一害此一谓之壹。

庄子:心游

孟子:存心

荀子:一心

# 因此成为了一个"数量"的东西

学习成为了"专心积累"

积土成山,风雨兴焉;积水成渊,蛟龙生焉;积善成德,而神明自得,圣心备焉。故不积跬步,无以至千里;不积小流,无以成江海。骐骥一跃,不能十步;驽马十驾,功在不舍。锲而舍之,朽木不折;锲而不舍,金石可镂……《诗》曰:"尸鸠在桑,其子七兮。淑人君子,其仪一兮。其仪一兮,心如结兮。"故君子结于一也。——《劝学》

井井兮其有理也,严严兮其能敬己也,分分兮其有终始也,默默兮其能长久也,乐乐兮其执道不殆也,炤炤兮其用知之明也,修修兮其用统类之行也,绥绥兮其有文章也,熙熙兮其乐人之臧也,隐隐兮其恐人之不当也,如是,则可谓圣人矣。此其道出乎一。曷谓一?曰:执神而固。曷谓神?曰:尽善挟治之谓神,万物莫足以倾之之谓固。神固之谓圣人。圣人也者,道之管也。天下之道管是矣,百王之道一是矣。——《儒效》

积微, 月不胜日, 时不胜月, 岁不胜时。凡人好敖慢小事, 大事至然后兴之务之, 如是则常不胜夫敦比于小事者矣。是何也?则小事之至也数, 其县日也博, 其为积也大; 大事之至也希, 其县日也浅, 其为积也小。故善日者王, 善时者霸, 补漏者危, 大荒者亡。

——《强国》

# 可穷尽的知识

#### 真理可得

学恶乎始?恶乎终?曰:其数则始乎诵经,终乎读礼;其义则始乎为士,终乎为圣人。真积力久则入,学至乎没而后止也。故学数有终,若其义则不可须臾舍也。为之,人也;舍之,禽兽也。故《书》者,政事之纪也;《诗》者,中声之所止也;《礼》者,法之大分、类之纲纪也。故学至乎《礼》而止矣。夫是之谓道德之极。《礼》之敬文也,《乐》之中和也,《诗》、《书》之博也,《春秋》之微也,在天地之间者毕矣。——《劝学》

子游曰:"子夏之门人小子,当酒扫、应对、进退,则可矣。抑末也,本之则无。如之何?"子夏闻之曰:"噫,言游过矣!君子之道,孰先传焉?孰后倦焉?譬诸草木,区以别矣。君子之道,焉可诬也?有始有卒者,其惟圣人乎!"——《论语·子张》

#### 从经验主义到真理在握 "道"的根本性把握

况夫先王之道,仁义之统,《诗》、《书》、《礼》、《乐》之分乎?彼固天下之大虑也,将为天下生民之属长虑顾后而保万世也,其济长矣⑤,其温厚矣,其功盛姚远矣,非孰修为之君子莫之能知也。故曰:短绠不可以汲深井之泉,知不几者不可与及圣人之言。夫《诗》、《书》、《礼》、《乐》之分,固非庸人之所知也。故曰:一之而可再也,有之而可久也,广之而可通也,虑之而可安也,反察之而俞可好也。以治情则利,以为名则荣,以群则和,以独则足,乐意者其是邪?

# 儒家教条化之始

经学传统自荀子始

孔子意识到的问题:自以为义 因此要视人伦秩序为超"道理"的

孟子意识的问题:义的教条化

因此要: 1 从人伦情感推恩出发 2 构想可能性(强恕而行)

到荀子这里,居然出现了"道的真理可知性"(真理可知怎么了?)

儒家真理化的视野

真理化的结果是什么?

### 什么是真理?

#### 作为真理的"礼"

吾观于乡,而知王道之易易也。主人亲速宾及介,而众宾皆从之,至于门外,主人拜宾及介而众宾皆入,贵贱之义别矣。三揖至于阶,三让以宾升,拜至,献酬,辞让之节繁。及介省矣。至于众宾,升受,坐祭,立饮,不酢而降。隆杀之义辨矣。工入,升歌三终,主人献之;笙入三终,主人献之;间歌三终,合乐三终,工告乐备,遂出。二人扬觯,乃立司正,焉知其能和乐而不流也。宾酬主人,主人酬介,介酬众宾,少长以齿,终于沃洗者焉。知其能弟长而无遗也。降,说屦,升坐,修爵无数。饮酒之节,朝不废朝,莫不废夕。宾出,主人拜送,节文终遂。焉知其能安燕而不乱也。贵贱明,隆杀辨,和乐而不流,弟长而无遗,安燕而不乱。此五行者,是足以正身安国矣。彼国安而天下安。故曰:吾观于乡,而知王道之易易也。——《乐论》

孔子之礼:促使人际关系可以和睦的习惯

孟子之礼:在不同情境下变通的是非

荀子之礼:一套可以约束一切的规定动作

# 一种非常可怕的真理

可以规定一切定做什么不做什么的真理

道者,何也?曰:君道也。君者,何也?曰:能群也。能群也者,何也?曰:善生养人者也,善班治人者也,善显设人者也,善藩饰人者也……故曰:道存则国存,道亡则国亡。省工贾,众农夫,禁盗贼,除奸邪,是所以生养之也。天子三公,诸侯一相,大夫擅官,士保职,莫不法度而公,是所以班治之也。论德而定次,量能而授官,皆使其人载其事而各得其所宜……修冠弁、衣裳、黼黻、文章、琱琢、刻镂皆有等差,是所以藩饰之也……圣王财衍以明辨异,上以饰贤良而明贵贱,下以饰长幼而明亲疏,上在王公之朝,下在百姓之家,天下晓然皆知其非以为异也,将以明分达治而保万世也。——《君道》

荀子的"群论",一种终极智慧的黄老之"人道" 构成社会方方面面的一切安排 极大的扩展了"礼"的外延

# 良善秩序的形成——曲辨

#### 儒家的致命自负

儒者为之不然,必将曲辨:朝廷必将隆礼义而审贵贱,若是,则士大夫莫不敬节死制者矣。百官则将齐其制度,重其官秩,若是,则百吏莫不畏法而遵绳矣。关市几而不征,质律禁止而不偏,如是,则商贾莫不敦悫而无诈矣。百工将时斩伐,佻其期日而利其巧任,如是,则百工莫不忠信而不楛矣。县鄙将轻田野之税,省刀布之敛,罕举力役,无夺农时,如是,则农夫莫不朴力而寡能矣。士大夫务节死制,然而兵劲。百吏畏法循绳,然后国常不乱。商贾敦悫无诈则商旅安,货通财,而国求给矣。百工忠信而不楛,则器用巧便而财不匮矣。农夫朴力而寡能,则上不失天时,下不失地利,中得人和,而百事不废。是之谓政令行,风俗美。以守则固,以征则强、居则有名,动则有功。此儒之所谓曲辨也。——《王霸》

先王之道, 仁之隆也, 比中而行之。曷谓中?曰:礼义是也。道者, 非天之道, 非地之道, 人之所以道也, 君子之所道也。君子之所谓贤者, 非能遍能人之所能之谓也……君子不如农人……君子不如贾人……君子不如工人……君子不若惠施、邓析。若夫谪德而定次, 量能而授官, 使贤不肖皆得其位, 能不能皆得其官, 万物得其宜, 事变得其应, 慎、墨不得进其谈, 惠施、邓析不敢窜其察, 言必当理, 事必当务, 是然后君子之所长也。——《儒效》

# 荀子为何编造这一套?

#### 为了回答一个重要的问题

秦昭王问孙卿子曰:"儒无益于人之国?"

孟子见梁惠王。王曰:"叟不远千里而来,亦将有以利吾国乎?"

孙卿子曰:"儒者法先王,隆礼义,谨乎臣子而致贵其上者也。人主用之,则势在本朝而宜;不用,则退编百姓而悫,必为顺下矣。虽穷困冻,必不以邪道为贪;无置锥之地,而明于持社稷之大义;呜呼而莫之能应,然而通乎财万物、养百姓之经纪。势在人上则王公之材也,在人下则社稷之臣、国君之宝也。虽隐于穷阎漏屋,人莫不贵之,道诚存也。——《儒效》

子对曰:"王何必曰利?亦有仁义而已矣。王曰'何以利吾国'?大夫曰'何以利吾家'?士庶人曰'何以利吾身'?上下交征利而国危矣。万乘之国弑其君者,必千乘之家;千乘之国弑其君者,必百乘之家。万取千焉,千取百焉,不为不多矣。苟为后义而先利,不夺不餍。未有仁而遗其亲者也,未有义而后其君者也。王亦曰仁义而已矣,

何必曰利?"——《孟子·梁惠王上》

荀子一定要回答一个法家的君王 "我对你有什么用"

# 政治现实主义与政治家现实主义

两种现实主义

孔孟之道不容易试试 vs 主张孔孟之道者不容易为官

荀子之道不容易实施 vs 主张荀子之道者容易为官

为人主者,莫不欲强而恶弱,欲安而恶危,欲荣而恶辱,是禹、桀之所同也。要此三欲,辟此三恶,果何道而便?曰:在慎取相,道莫径是矣。故知而不仁不可,仁而不知不可,既知且仁,是人主之宝也,而王霸之佐也。不急得,不知;得而不用,不仁。无其人而幸有其功,愚莫大焉。——《君道》

主张政治现实主义的,有多少人是"政治家现实主义"

小人儒

荀子为何倒推"性恶"

# 荀子的自然状态理论

#### 荀子对正名理论的恶意曲解

分均则不偏,势齐则不壹,众齐则不使。有天有地而上下有差,明王始立而处国有制。夫两贵之不能相事,两贱之不能相使,是天数也。势位齐而欲恶同,物不能澹则必争,争则必乱,乱则穷矣。先王恶其乱也,故制礼义以分之,使有贫富贵贱之等,足以相兼临者,是养天下之本也。《书》曰:"维齐非齐。"此之谓也。——《王制》

曰:人能群,彼不能群也。人何以能群?曰:分。分何以能行?曰:义。故义以分则和,和则一,一则多力,多力则强,强则胜物,故宫室可得而居也。故序四时,裁万物,兼利天下,无它故焉,得之分义也。故人生不能无群,群而无分则争,争则乱,乱则离,离则弱,弱则不能胜物,故宫室不可得而居也,不可少顷舍礼义之谓也。——《王制》

人在自然状态的差异, 不平等

一种态度:很可惜我们无法完全平等,所以既探索不平等下的权利底限,也探索不平等中的对应关系

荀子的态度,不平等才是人的力量来源,不平等挺好

# 礼法不贰

#### 一种单向要求

既然对人有一种"社会整体计划"如何让其遵从这个计划呢?

与百姓均事业, 齐功劳, 若是则不威, 不威则罚不行。赏不行, 则贤者不可得而进也; 罚不行, 则不肖者不可得而退也。 贤者不可得而进也, 不肖者不可得而退也, 则能不能不可得而官也。若是, 则万物失宜, 事变失应, 上失天时, 下失地利, 中失人和, 天下敖然, 若烧若焦。——《富国》

故不教而诛,则刑繁而邪不胜;教而不诛,则奸民不惩;诛而不赏,则勤属之民不劝;诛赏而不类,则下疑俗俭而百姓不一。——《富国》

世俗之为说者曰:"治古无肉刑而有象刑……治古如是。"是不然。以为治邪?则人固莫触罪,非独不用肉刑,亦不用象刑矣。以为人或触罪矣,而直轻其刑,然则是杀人者不死,伤人者不刑也。罪至重而刑至轻,庸人不知恶矣,乱莫大焉。——《正论》

教育与奖惩没有区别,甚至说,奖惩既教育"苦乐同质"(激进主义的基石)

# 性恶与性善

#### 换个视角来看

人之性恶,其善者伪也。今人之性,生而有好利焉,顺是,故争夺生而辞让亡焉;生而有疾恶焉,顺是,故残贼生而忠信亡焉;生而有耳目之欲,有好声色焉,顺是,故淫乱生而礼义文理亡焉。——《性恶》

人伦并处, 同求而异道, 同欲而异知, 生也。皆有可也, 知愚同; 所可异也, 知愚分。势同而知异, 行私而无祸, 纵欲而不穷, 则民心奋而不可说也。如是, 则知者未得治也, 知者未得治则功名未成也, 功名未成则群众未县也, 群众未县则君臣未立也。无君以制臣, 无上以制下, 天下害生纵欲。

——《富国》

共识、合作不可能,就是性恶论 想想孔子和孟子:从必然的共识和合作出发

# 性恶故而道德绝对外来

#### 与孔孟道德自然论截然相对

问者曰:"人之性恶,则礼义恶生?"应之曰:凡礼义者,是生于圣人之伪,非故生于人之性也。故陶人埏埴而为器,然则器生于工人之伪,非故生于人之性也。故工人斫木而成器,然则器生于工人之伪,非故生于人之性也。圣人积思虑,习伪故,以生礼义而起法度,然则礼义法度者,是生于圣人之份,非故生于人之性也。——《性恶》

否认礼来自习惯积累 否认礼来自情感

问者曰:"礼义积伪者,是人之性,故圣人能生之也。"应之曰:是不然。

尧问于舜曰:"人情何如?"舜对曰:"人情甚不美,又何问

焉?

\_\_\_\_《性恶》

# 敌人的发明

#### 小人

#### 荀子著作有海量描述"小人"的段落

故土之与人也,道之与法也者,国家之本作也。君子也者,道法之总要也,不可少顷旷也。得之则治,失之则乱;得之则安,失之则危;得之则存,失之则亡。故有良法而乱者有之矣,有君子而乱者,自古及今,未尝闻也。传曰:"治生乎君子,乱生于小人。"此之谓也。——《致士》

在荀子看来的一种核心的对抗:<br/>君子与小人的对抗

孟子认为的君子:反身而诚并相信他人

荀子认为的君子:找出小人并惩罚小人

# 荀子改造的儒家世界

所谓的"集大成者"

来自黄老:道世界有本然规律

改造:人的规律与自然不同,且规律通过学习绝对可知

来自墨家:差异 万民性恶,争斗不可避免

改造:尚同不可能,建立严格等级体系让他们各得其所

来自法家:规范

建立规范统治社会

改造:1为这个规范给予合法性

2 规范的依据:道

孟子的士人:维护道统,遏制君主对民的倾轧

荀子的士人:维护道统,帮助君主编制万民万法

经:真理知识

礼:计划社会

仁:国君对社会的真理性管束

小人:这个巨大计划的障碍

### 从人到国

#### 想象的共同体

天下:是个伦理概念,不是一个实际建制

国者,天下之制利用也;人主者,天下之利势也。得道以持之,则大安也,大荣也,积美之源也。不得道以持之,则大危也,大累也,有之不如无之,及其綦也,索为匹夫不可得也,齐湣、宋献是也。——《王霸》

国者,天下之大器也,重任也,不可不善为择所而后错之,错险则危;不可不善为择道然后道之,涂则塞,危塞则亡。 彼国错者,非封焉之谓也,何法之道,谁子之与也。——《王霸》

> 在荀子之前,没有法家,只有变法者 子夏启发了变法,荀子完成了理论 荀子是法家的奠基者